At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12 No. 01, Juni 2024 ISSN : 2354-8436 E-ISSN : 3025-8421

PEMIKIRAN POLITIK-EKONOMI PRIODE AL-KHULAFA
AL-RASYIDIN (TELAAH KAJIAN POLITIK DAN
EKONOMI DALAM PERSPEKTIF SEJARAH)

Hartono?, Totok Adhi Prasetyo?

123ekolah Tinggi Agama Islam Sangatta, Indonesia

Email : masdoktor19@agmail.com, totokajib86@gmail.com

Article Info
Received Accepted Published
29 Juni 2024 30 Juni 2024 30 Juni 2024
Keywords: ABSTRACT

Khulafaur Rashidin
Political Economy
Political Economic Thought

Al-Khulafa Al-Rasyidin, or what is known as the four caliphs who
succeeded the Prophet Muhammad, namely Abu Bakr, Umar bin
Khatab, Uthman bin Affan, and Ali bin Abi Talib, in the history of
Islamic development and thought had a quite significant role in the
development of Islam, so that many experts Historians, economists,
and political thinkers quote several concepts that were carried out by
one of the existing caliphs. This research uses a library study method,
where researchers collect data from various sources, including books,
journals, and articles. Then, it is analyzed to obtain comprehensive
conclusions. The research results found that of the four Rasyidin
Khulafaur, the first, Abu Bakr, who ruled for only about 27 months
during his leadership, dealt with a lot of problems with apostasy and
people who refused to pay zakat. Second, during the time of Umar
Ibn Khatab, Baitul Mall was established, paying zakat, usrh (tax
payment), and sadagah for non-Muslim Banu Taghlib Christians.
Third, Uthman Bin Affan, in his economic policies was too naive to
be called that because he was a very rich man and then saved his
money combined with the state treasury in the end. It gave rise to
misunderstandings between him and the head of the Central Baitul
Mall, from this incident, a controversial conflict arose between
personal salary and personal expenses. Fourth, during the time of Ali
Bin Abi Tholib, the strengthening of Baitul Mall was strengthened
with an equal approach to all Muslims.

ABSTRAK

Kata Kunci:

Khulafaur Rasyidin

Politik Ekonomi

Pemikiran Ekonomi Politik

Al-Khulafa Al-Rasyidin atau yang dikenal empat khalifah penerus
Nabi Muhammad yaitu Abu Bakar, Umar bin Khatab, Utsman bin
Affan dan Ali bin Abi Thalib, di dalam sejarah perkembangan dan
pemikiran Islam memiliki peran yang cukup signifikan dalam
perkembangan Islam, sehingga banyak para ahli sejarawan, ekonom
dan pemikiran politik menukil beberapa konsep yang pernah
dilakukan oleh salah satu khalifah yang ada itu. Penelitian ini
menggunakan metode studi pustaka, dimana peneliti mengumpulkan
data dari berbagai sumber baik dari buku, jurnal, dan artikel.
Kemudian, dianalisis untuk mendapatkan kesimpulan yang
komprehensif. Hasil Penelitian ditemukan bahwa dari keempat
khulafaur rasyidin, pertama, Abu Bakar yang memerintah hanya
sekitar 27 bulan di masa kepemimpinannya ia banyak mengurusi
masalah murtad, dan orang-orang yang menolak membayar zakat.
Kedua, pada masa Umar lbn Khatab telah dibentuk Baitul Mall,

Journal homepage: https://jurnal.staiskutim.ac.id/index.php/at-tawazun


mailto:masdoktor19@gmail.com
mailto:totokajib86@gmail.com

33

pembayaran zakat, usrh (pembayaran pajak) dan shodagoh untuk
non-muslim Kristen Banu Taghlib. Ketiga, Utsman Bin Affan, dalam
kebijakan ekonominya ia terlalu lugu bisa dibilang seperti itu karena
karena ia seorang yang kaya raya lalu menyimpan uangnya
digabungkan dengan kas negara maka pada akhirnya menimbulkan
kesalahpahaman antara dirinya dengan kepala Baitul Mall Pusat, dari
kejadian inilah timbul konflik yang kontroversial antara gaji pribadi
dan pengeluaran pribadi. Keempat, pada masa Ali Bin Abi Tholib
penguatan Baitul Mall dikuatkan dengan pendekatan sama rata atas
semua kaum muslimin.

Copyright and License:

Authors retain copyright and grant the journal right of first publication with the work simultaneously
licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License that allows others to share the
work with an acknowledgment of the work's authorship and initial publication in this journal.

1. PENDAHULUAN

Khilafah Rasyidah merupakan para pemimpin umat Islam setelah Nabi Muhammad
Shallallahu ‘Alaihi Wasallam (saw) wafat, yaitu pada masa pemerintahan Abu Bakar,
Umar bin Khattab, Utsman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib, Radhiallahu Ta’ala anhu
ajma’in dimana sistem pemerintahan yang diterapkan adalah pemerintahan yang Islami
karena berundang-undangkan dengan Al-Qur’an dan As-Sunnah

Al-Khulafa Al-Rasyidin atau yang dikenal empat khalifah penerus Nabi Muhammad
saw. yaitu Abu Bakar, Umar bin Khatab, Utsman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib, di
dalam sejarah perkembangan dan pemikiran Islam memiliki peran yang cukup signifikan
dalam perkembangan Islam, sehingga banyak para ahli sejarawan, ekonom dan pemikiran
politik menukil beberapa konsep yang pernah dilakukan oleh salah satu khalifah yang ada
itu.

Secara garis besar sebelum penyusun menjelaskan lebih mendalam, dalam perspektif
politik dan ekonomi pada masa Al-Khulafa Al-Rasyidin, di masa itu senyatanya pergolakan
politiklah yang menjadi sebuah keniscayaan dalam suksesi pemilihan khalifah, karena
kalau dicermati secara mendalam masalah-masalah tentang keimanan, Islam, zakat,
sedekah, ziarah dan lain-lain sudah pernah dilakukan dan dicontohkan oleh Nabi
Muhammad saw. tapi masalah kepemimpinan atau suksesi dalam pemilihan pemimpin
belum dicontohkan secara konkrit, sehingga jamak sekali diketemukan perubahan
transformasi pada abad pertama Hijriah menimbulkan berbagai konflik yang disebabkan
oleh perubahan kedudukan kalangan elite Arab.?

Dalam politik modern saat ini ada sebuah andigum politik adalah jenderal dari semua
tata kehidupan, asumsi seperti ini sebenarnya tidak sepenuhnya benar karena pada
kenyataannya politik bisa berdiri tegakpun harus memiliki atau didukung oleh berbagai
variabel yang mendukungnya seperti hukum, ekonomi, pendidikan dan lain sebagainya.
akan tetapi kebijakan politik atau pergerakan dalam ranah politik yang tujuannya adalah
kekuasaan senyatanya akan berimplikasi pada berbagai bidang yang ada nantinya, seperti

! lra M. Lapidus, Sejarah Sosial Ummat Islam Bagian kesatu dan kedua, 2 ed. (Jakarta: PT Raja Grafindo
Persada, 2000), 81.

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif
Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo)


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

halnya pada suksesi pemilihan khalifah di masa Ali bin Abi Thalib, yang akhinya memiliki
dampak yang luar biasa.

Rujukan yang cukup popular dalam Islam mengenai khalifah ini terdapat dalam surah
al-Bagarah ayat 30;

iy

Gs VTG Jes 8)

artinya “sesungguhnya saya (Allah) menciptakan (mahluk) dimuka bumi untuk menjadi
pemimpin”.? dalam kajian tafsir saat ini ada sebuah pemahaman bahwa ada pemaknaan
tentang khalifah meliputi ulu al-amr, imam dan malik.?

Umar bin Khathab pernah bertanya pada suatu saat kepada Salman, “apakah aku ini
seorang raja atau khalifaf” Salman menjawab; jikalau tuanku memungut pajak dari tanah
kaum Muslimin satu dirham, kemudian tuanku menggunakannya tidak sesuai haknya maka
tuanku adalah seorang raja bukan seorang khalifah umat Muslimin.* Dari pertanyaan
Salman inilah tentunya harus pula dipahami perbedaan antara seorang raja dan khalifah
karena didalamnya melekat sebuah atribut yang sulit sekali dipisahkan.

Dari beberapa term pengertian di atas ada kecenderungan penyusun untuk membahas
kata khalifah sebagai padanan kata pemimpin, namun sebelum menyebutkan kategori
tersebut pada hakekatnya setiap manusia memiliki hak asasi dalam kepemimpinan yaitu;
pertama, sebagai mahluk pribadi; kedua, sebagai mahluk sosial, dan ketiga, sebagai
mahluk Tuhan.®

Tiga pemahaman di atas sebenarnya juga memiliki sebuah kesamaan dengan ketiga
penafsiran tentang makna khalifah, yaitu; Pertama, Khalifah sebagai kekuasaan politik atau
lembaga politik; kedua, Khalifah dalam tataran Nilai, dan ketiga Khalifah dalam arti
pemimpin untuk diri sendiri

Setiap manusia yang hidup di dunia ini pada hakekatnya adalah pemimpin untuk
dirinya sendiri, jika manusia itu belum mampu memimpin dirinya sendiri (baik dalam
mengelola pikirannya, tindakannya, emosionalnya) tentu akan ada kecenderungan bahwa
jika orang seperti ini menjadi seorang pemimpin akan cenderung berbuat lalim atau tidak
layak untuk menjadi pemimpin. Dari hal ini tentu dapat dilihat bahwa kesempurnaan
manusia insan kamil tentunya sebisa mungkin antara tindakan, ucapan dan spiritual yang
menjadi ruh bisa berjalan bersamaan.®

2 Departemen Agama RI, Al-qur’an dan Terjemah (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2020).

% Fuad Mohd. Fachruddin, Pemikiran politik Islam, 1 ed. (Jakarta: CV. Pedoman llmu Jaya, 1988), 248.
(Dalam al-Quran kata-kata kholifah terdagpat 3 kata yaitu dalam surah al-Bagoroh ayat 30 yang di tujukan
kepada nabi Adam AS dan dalam surah Shot pada ayat ke 26 yang ditujukan pada Nabi Daud AS sebagai
pemimpin kaumnya).

4 Zainal Abidin Ahmad, Membangun negara Islam (Yogyakarta: Pustaka Iqra, 2001), 192,
https://books.google.co.id/books?id=4P3XAAAAMAAJ.

5 Hadari Nawawi dan Mimi Martini Hadar, Kepemimpinan yang efektif, 4 ed. (Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press, 2004), 79.

® Edward Burnett Tylor, Primitive Culture: Researches Into the Development of Mythology, Philosophy,
Religion, Art, and Custom, 1 ed., Primitive Culture: Researches Into the Development of Mythology,
Philosophy, Religion, Art, and Custom (London: John Murray, 1871),
https://books.google.co.id/books?id=AucLAAAAIAAJ. Dalam bukunya Tailor berpendapat bahwa hakekat
manusia adalah mahluk spiritual/beragama hal ini dapat di buktikan yaitu sejak zaman primitif masyarakat
ketika itu sudah menyembah wujud spiritual yang dilambangkan oleh pohon besar, petir, matahari dll, dan
menurut Yonger saat ini manusia pun cendrung untuk mendekat keranah spiritual karena ranah ini diangap
bisa mengatasi berbagai persoalan tertingi dalam kehidupan manusia

At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024 Hal. 32-42



35

2. METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi
pustaka. Metode studi pustaka adalah serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode
pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat, serta mengelola bahan penelitian. Ciri
utama dari studi pustaka adalah Peneliti Berhadapan Langsung dengan Teks atau Data
Angka, Data Pustaka Bersifat “Siap Pakai”, Data Pustaka Umumnya Merupakan Sumber
Sekunder, Kondisi Data Pustaka Tidak Dibatasi oleh Ruang dan Waktu.” Dalam hal ini,
peneliti mengumpulkan data dari berbagai sumber baik dari buku, jurnal, dan artikel yang
terkait dengan sejarah khulafaur rasyidin dan pemikiran ekonomi politik untuk
memperoleh data. Kemudian, data yang terkumpul dianalisis untuk merumuskan peta
pemikiran politik-ekonomi priode al-khulafa al-rasyidin yang ditinjau dari perspektif
sejarah

3. HASIL DAN PEMBAHASAN

Dalam sejarah Islam ada beberapa pemilihan yang cukup menjadi sebuah rujukan,
yaitu ketika pergantian kekhalifahan pasca kepemimpinan Nabi terhadap empat sahabat
Nabi yang ada ketika itu, namun ada beberapa pendapat apakah khalifah itu harus
keturunan Quraisy atau tidak.®

Selain pemahaman seperti di atas, pasca wafatnya Nabi Muhammad saw. ketika itu
terjadi ketegangan (atau yang dikenal dengan sagifah) yang cukup sengit mengenai
bagaimana suksesi atau cara pemilihan kepemimpinan/khalifah. Dalam sejarah itupun
tercatat ketika wafatnya Nabi, jasadnya sampai belum dikebumikan selama tiga hari demi
untuk mencari format yang baik mengenai kekhalifahan, pada dasarnya Islam berbicara
mengenai khalifah/pemimpin dapat dikategorikan menjadi dua fase, yaitu fase masa
Rasulullah saw. dan fase masa Al-Khulafa Al-Rasyidin

3.1 Kepemimpinan Fase Masa Rasulullah

Nabi Muhammad saw. tidak meninggalkan wasiat tentang siapa yang akan
menggantikan beliau sebagai pemimpin politik umat Islam setelah beliau wafat. Beliau
nampaknya menyerahkan persoalan tersebut kepada kaum muslimin sendiri untuk
menentukannya. Karena itulah, tidak lama setelah beliau wafat, belum lagi jenazahnya
dimakamkan, sejumlah tokoh Muhajirin dan Anshar berkumpul di balai kota Bani Sa’idah,
Madinah. Mereka memusyawarahkan siapa yang akan dipilih menjadi pemimpin.
Musyawarah itu berjalan cukup alot karena masing-masing pihak, baik Muhajirin maupun
Anshar, sama-sama merasa berhak menjadi pemimpin umat Islam. Namun, dengan
semangat ukhuwah Islamiyah yang tinggi, akhirnya, Abu Bakar Radhiallahu ‘anhu (r.a.)
terpilih. Rupanya, semangat keagamaan Abu Bakar r.a. mendapat penghargaan yang tinggi
dari umat Islam, sehingga masing-masing pihak menerima dan membaiatnya.

3.2 Pemikiran Politik-Ekonomi Fase masa Khalifah Al-Khulafa Al-Rasyidin
Mawardi memetakan tentang masalah pemilihan khalifah, sebelum kekhalifahan
berdiri seluruh rakyat merupakan dua golongan terpenting, yaitu; Ahli ikhtiar (kaum

" Mestika Zed, Metode penelitian kepustakaan, 3 ed. (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014).

8 Ali Sodiqin, “Al-Quran dan Reproduksi Kebudayaan (Analisis terhadap Dialektika Wahyu dan Tradisi
Arab),” Diskusi llmiah Dosen Tetap UIN Sunan Kalijaga Tahun ke-29, 21 November 2008. Dalam hal
kahalifah harus keturunan Qurasy beliau menjawab bahwa ada 2 sebab mengenai hal itu pertama, suku
qurasy memiliki struktur kesukuan yang kuat, kedua suku Qurasy memiliki struktur keyakinan yang sudah
turun temurun sejak lama sehingga bisa di jadikan sebuah pegangan

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif
Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo)



36

pemilih) yaitu rakyat yang memberikan suaranya, Ahli Imamah (orang-orang yang dipilih)
yaitu calon-calon yang di ajukan.® Mekanisme pemilihan atau cara yang baku seperti ini
belum diungkapkan secara pasti ketika itu secara independent, yang nantinya dapat
dijadikan sebuah topi kajian, dengan tujuan pemilihan seorang pemimpin itu dapat
dipahami secara komprehensif.

a. Abu Bakar Melalui Pemilihan Bai’at (632-634)

Sebagai pemimpin umat Islam setelah Rasul, Abu Bakar r.a. disebut Khalifah
Rasulullah (Pengganti Rasul Allah) yang dalam perkembangan selanjutnya disebut
khalifah saja. Khalifah adalah pemimpin yang diangkat sesudah Nabi saw. wafat untuk
menggantikan beliau melanjutkan tugas-tugas sebagai pemimpin agama dan kepala
pemerintahan.

Abu Bakar r.a. menjadi khalifah hanya dua tahun. Pada tahun 634 M ia meninggal
dunia. Masa sesingkat itu habis untuk menyelesaikan persoalan dalam negeri terutama
tantangan yang disebabkan oleh suku-suku Bangsa Arab yang tidak mau tunduk lagi
kepada pemerintah Madinah sepeninggal Rasulullah saw. Mereka menganggap bahwa
perjanjian yang dibuat dengan Nabi Muhammad saw. dengan sendirinya batal setelah Nabi
wafat. Karena itu mereka menentang Abu Bakar r.a. Karena sikap keras kepala dan
penentangan mereka yang dapat membahayakan agama dan pemerintahan, Abu Bakar r.a.
menyelesaikan persoalan ini dengan apa yang disebut Perang Riddah (perang melawan
kemurtadan). Khalid ibn Al-Walid r.a. adalah panglima yang banyak berjasa dalam Perang
Riddah ini.

Nampaknya, kekuasaan yang dijalankan pada masa Khalifah Abu Bakar r.a.
sebagaimana pada masa Rasulullah saw. bersifat sentral, kekuasaan legislatif, eksekutif
dan yudikatif terpusat di tangan khalifah. Selain menjalankan roda pemerintahan, khalifah
juga melaksanakan hukum yang telah ditetapkan dalam Al-Qur’an dan As-Sunnah.
Meskipun demikian, seperti juga Nabi Muhammad saw. Abu Bakar r.a. selalu mengajak
sahabat-sahabat besarnya bermusyawarah.

Setelah menyelesaikan urusan perang dalam negeri, barulah Abu Bakar r.a. mengirim
kekuatan ke luar Arabia. Khalid ibn Walid r.a. dikirim ke Iraq dan dapat menguasai
wilayah al-Hirah di tahun 634 M. Ke Syria dikirim ekspedisi di bawah pimpinan empat
panglima yaitu Abu Ubaidah ibnul Jarrah, Amr ibnul ‘Ash, Yazid ibn Abi Sufyan dan
Syurahbil Radhiallahu Ta’ala anhu ajma’in. Sebelumnya pasukan dipimpin oleh Usamah
ibn Zaid r.a. yang masih berusia 18 tahun. Untuk memperkuat tentara ini, Khalid ibn Walid
r.a. diperintahkan meninggalkan Irak, dan melalui gurun pasir yang jarang dijalani, ia
sampai ke Syria.

Pada saat Abu Bakar r.a. meninggal dunia, sementara barisan depan pasukan Islam
sedang mengancam Palestina, Irak, dan kerajaan Hirah. Ia diganti oleh “tangan kanan” nya,
Umar ibn Khatthab al-Faruq r.a. Ketika Abu Bakar r.a. sakit dan merasa ajalnya sudah
dekat, ia bermusyawarah dengan para pemuka sahabat, kemudian mengangkat Umar ibn
Khatthab r.a. sebagai penggantinya dengan maksud untuk mencegah kemungkinan
terjadinya perselisihan dan perpecahan di kalangan umat Islam. Kebijaksanaan Abu Bakar
r.a. tersebut ternyata diterima masyarakat yang segera secara beramai-ramai membaiat
Umar r.a. Umar r.a. menyebut dirinya Khalifah Rasulullah (pengganti dari Rasulullah). la
juga memperkenalkan istilah Amir al-Mu 'minin (petinggi orang-orang yang beriman).

Melalui pemilihan di sini dimaksudkan vyaitu, ketika terjadinya pemilihan dan
sekaligus pergantian kekhalifahan pasca nabi wafat maka dilakukanlah pemilihan dengan
beberapa kriteria seperti, calon dari kaum muhajirin (Abu Bakar Sidik) dan ansor (Sa’d bin

° Sodigin.

At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024 Hal. 32-42



37

‘Ubadah), dari dua kubu yang saling bersitegang untuk meraih kekuasaan maka ketika itu
diadakan pertemuan/konferensi dan seketika itupun dicetuskan istilah khalifah yang terus
berlanjut hingga hari ini dan semua itu merupakan hal yang sangat berarti dalam sejarah
dunia Islam.® Di lain hal banyak referensi yang menyebutkan bahwa penunjukan Abu
Bakar r.a. sebenarnya sudah dilakukan nabi yaitu ketika beliau sakit lalu menunjuknya
untuk menggantikan Imam sholat, ini ditafsiri oleh banyak kalangan sebagai tongkat
estafet kepemimpinan dalam Islam.

1) Menajemen Pemerintahan Abu bakar r.a.

Pada masa Abu bakar r.a. saat itu, masih banyak sekali pertentangan antara pemeluk
Islam dengan sisa-sisa kabilah Arab yang masih berpegang teguh pada warisan jahiliyah.
pemerintahan Abu Bakar r.a. pada hakekatnya bersifat sentralistik dengan beberapa
tujuannya seperti menciptakan stabilitas keamanan, pemilihan pegawai dan pendelegasian,
di lain hal di masa Abu Bakar Jazirah Arab saat itu telah dibentuk beberapa provinsi,
diantaranya wilayah Hijaz meliputi 3 provinsi yakni Makkah, Madinah dan Thaif, wilayah
Yaman terbagi 8 provinsi yakni Shan’a, Hadramaut, Haulan, Zabid, Rama’, al-Jund,
Najran, Jarsy dan Bahrain.!! dari sekian pembagian provinsi ini Abu Bakar r.a. juga
menempatkan para Gubernur dengan tujuan untuk bisa mengontrol serta mengawasi dan
menegakkan ajaran Islam.

2) Manajemen Ekonomi Abu Bakar r.a.

Abu Bakar r.a. yang memerintah hanya sekitar 27 bulan di masa kepemimpinannya ia
banyak pula mengurusi masalah murtad, dan orang-orang yang menolak membayar
zakat.'? kedua poin ini disikapi dengan tegas oleh Abu Bakar r.a. karena pasca wafatnya
Nabi Muhammad saw. banyak umat muslim yang murtad kembali dan menolak membayar
zakat dengan berbagai alasan yang ada. Abu Bakar r.a. memiliki komitmen yang cukup
kuat dalam masalah zakat ini sehingga ia sampai-sampai menunjuk Anas (seorang ahli
amil) untuk mengurusi masalah perzakatan dengan memperhatikan keakuratan
penghitungan zakat.

b. Umar bin Khattab r.a. melalui penunjukan (634-644)

Di zaman Umar r.a. gelombang ekspansi (perluasan daerah kekuasaan) pertama
terjadi, Ibu Kota Syria, Damaskus, jatuh tahun 635 M. dan setahun kemudian, setelah
tentara Bizantium kalah di pertempuran Yarmuk, seluruh daerah Syria jatuh ke bawah
kekuasaan Islam. Dengan memakai Syria sebagai basis, ekspansi diteruskan ke Mesir di
bawah pimpinan ‘Amr ibn ‘Ash r.a. dan ke Irak di bawah pimpinan Sa’ad ibn Abi
Waggqash r.a. Iskandariah/Alexandria, ibu kota Mesir, ditaklukkan tahun 641 M. Dengan
demikian, Mesir jatuh ke bawah kekuasaan Islam. Al-Qadisiyah, sebuah kota dekat Hirah
di Iraq, jatuh pada tahun 637 M. Dari sana serangan dilanjutkan ke ibu kota Persia, al-
Madain yang jatuh pada tahun itu juga. Pada tahun 641 M, Moshul dapat dikuasai. Dengan
demikian, pada masa kepemimpinan Umar r.a., wilayah kekuasaan Islam sudah meliputi
Jazirah Arabia, Palestina, Syria, sebagian besar wilayah Persia, dan Mesir.

Karena perluasan daerah terjadi dengan cepat, Umar r.a. segera mengatur administrasi
negara dengan mencontoh administrasi yang sudah berkembang terutama di Persia.
Administrasi pemerintahan diatur menjadi delapan wilayah propinsi: Makkah, Madinah,
Syria, Jazirah Basrah, Kufah, Palestina, dan Mesir. Beberapa departemen yang dipandang

10 Sodiqin, “Al-Quran dan Reproduksi Kebudayaan (Analisis terhadap Dialektika Wahyu dan Tradisi Arab).”
11 Ahmad Ibrahim Abu Sinn, Manajemen syariah : Sebuah kajian historis dan kontemporer, 2 ed. (Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 2008), 37.

12 Adiwarman Azwar Karim, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, 2 ed. (Jakarta: The International Institute of
Islamic Thought Indonesia (111T), 2002), 44.

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif
Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo)



38

perlu didirikan. Pada masanya mulai diatur dan ditertibkan sistem pembayaran gaji dan
pajak tanah. Pengadilan didirikan dalam rangka memisahkan lembaga yudikatif dengan
lembaga eksekutif. Untuk menjaga keamanan dan ketertiban, jawatan kepolisian dibentuk.
Demikian pula jawatan pekerjaan umum. Umar juga mendirikan Bait al-Mal, menempa
mata uang, dan membuat tahun Hijriah.

Umar r.a. memerintah selama sepuluh tahun (13-23 H/634-644 M). Masa jabatannya
berakhir dengan kematian. Dia dibunuh oleh seorang majusi, budak dari Persia bernama
Abu Lu’lu’ah. Untuk menentukan penggantinya, Umar r.a. tidak menempuh jalan yang
dilakukan Abu Bakar r.a. Dia menunjuk enam orang sahabat dan meminta kepada mereka
untuk memilih salah seorang diantaranya menjadi khalifah. Enam orang tersebut adalah
Usman, Ali, Thalhah, Zubair, Sa’ad ibn Abi Waqqgash, Abdurrahman ibn ‘Auf Radhiallahu
Ta’ala anhu ajma’in. Setelah Umar r.a. wafat, tim ini bermusyawarah dan berhasil
menunjuk Utsman r.a. sebagai khalifah, melalui proses yang agak ketat dengan Ali ibn Abi
Thalib r.a.

Masa kekhalifahan Umar bin Khathab inilah yang menunjukan kehadiran
pemerintahan dalam Islam yang sesungguhnya karena di bawah kekuasaannya berbagai
kebijakan strategis dibangunnya seperti masalah ekonomi, politik dan yang sangat terkenal
yaitu mengenai Baitul Mall, dimana dalam hal ini Baitul Mall sangat difungsikan sekali
kegunaannya untuk kepentingan pemerintahan dan juga rakyatnya.

Tak berlebihan jika seorang peneliti pemikiran seperti Michael H. Hart dalam bukunya
yang merangking orang-orang paling berpengaruh sepanjang sejarah dunia di posisi ke-51,
ia mengatakan “keberhasilan Umar r.a. sangat mengagumkan, ia adalah figur utama setelah
wafatnya Nabi Muhammad saw. dalam penyebaran Islam, tanpa jasanya dalam penaklukan
daerah-daerah kekuasaan, Islam diragukan dapat tersebar luas seperti sekarang ini”** dan
Umar Ibn al-Khattab adalah khalifah kedua, dan mungkin terbesar dari semua khalifah
Islam.

1) Menajemen Pemerintahan Umar bin Khattab

Pada masa Umar r.a. konsep mengenai hubungan khalifah dengan rakyatnya sudah
mulai dibangun dengan mekanisme pentingnya tugas pegawai pelayanan publik dan
menjaga kepentingan rakyat dari otoritas pemimpin yang berlebihan. Beliau melakukan
pemisahan antara kekuasaan peradilan dan kekuasaan eksekutif, sistem peradilan ini
terpisah secara hirarki dengan kekuasaan eksekutif namun pertanggungjawabannya
langsung pada khalifah (eksekutif-yudikatif).

2) Pemerintahan Daerah

Pemerintahan daerah atau provinsi di masa Umar bin Khattab mengalami perluasan
daerah yang cukup luas, pembagian ini sebenarnya bertujuan untuk mempermudah
pengaturannya dan memaksimalkan pemberdayaan sumber daya yang ada. Wilayah Islam
ketika itu terbagi menjadi provinsi; Al-Ahwaz, Bahrain, Sajistan, Makran, Karman,
Thabaristan, Khurasan, Negara Paris menjadi 3 provinsi, Negara Irak menjadi 2 provinsi
(Kufah dan Bahrah) Negara Syam menjadi Himsha dan Damaskus, provinsi Palestina,
Negara Afrika menjadi Mesir al-Ulya dan Mesir al-Sufla, Mesir Gharb dan Shara’ Libya.'*

Pada masa Umar r.a. masih terus gencar melakukan ekspansi keluar tanah Arab, akan
tetapi ada kesulitan bagaimana nantinya masalah tanah yang pernah ditaklukkan mengenai
jual belinya/Sertifikasi.

13 Michael H. Hart, Seratus Tokoh yang Paling Berpengaruh dalam Sejarah, trans. oleh Mahbub Djunaidi
(Jakarta: PT. Dunia Pustaka Jaya, 1982).
1% Sinn, Manajemen syariah : Sebuah kajian historis dan kontemporer, 43.

At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024 Hal. 32-42



39

3) Manajemen Ekonomi Umar bin Khattab

Terdapat beberapa kebijakan ekonomi yang dikeluarkan oleh Umar r.a., diantaranya
adalah pembentukan Baitul Mall, Zakat kekayaan, Usrh (Pembayaran Pajak) Sodaqoh
untuk non-muslim (Kristen Banu Taghlib)

Terkait dengan Baitul Mall, Pada tahun 16 H, Abu Huraira (amil Bahrain)
mengunjungi Madinah dan membawa 500.000 dirham kharaj, dengan jumlah yang begitu
besar maka Khalifah mengadakan pertemuan dengan majelis syura dan terjadilah
kesepakatan untuk tidak mungkin mendistribusikan uang yang begitu besar melainkan
disimpan di Baitul Mall, dalam perkembangannya Baitul Mall secara tidak langsung
bertugas sebagai pelaksana kebijakan fiskal Negara Islam dan Khalifah adalah yang
berkuasa penuh atas dana tersebut untuk kepentingan militer, rakyat dan lain sebagainya.

Sedangkan terkait dengan zakat kekayaan, dalam hal ini kuda sebagai tunggangan
perang, pada awalnya kuda di tanah Arab sangat sedikit sekali karena berkaitan dengan
zakat, namun dalam perkembangannya zakat kuda dihapuskan dengan tujuannya untuk
bisa memperbanyak sehingga para bala tentara perang semuanya dapat memilikinya. akan
tetapi kebijakan ini membuat gusar Abu Ubayda Gubernur Syiria dengan semakin
banyaknya kuda yang digunakan tanpa mengeluarkan zakat dari padanya, ia pun
mengirimkan surat pada Umar r.a. (dengan data yang detail), maka akhirnya Umar r.a.
menginstruksikan bahwa untuk kuda harus dizakati dan mendistribusikannya kepada fakir
miskin serta budak-budak.

c. Utsman bin Affan melalui Musyawarah (644-656)

Dalam masa kepemimpinan khalifah Utsman bin Affan yang pemilihannya melalui
cara musyawarah ada kecenderungan bahwa sistem yang dipakai memiliki kemiripan
dengan demokrasi yang ada saat ini namun tentunya tidak sama persis, masa kekhalifahan
Utsman r.a. pada hakekatnya ia ingin terus menjalankan semua kebijakan yang pernah
dilakukan oleh pendahulunya yaitu Umar r.a., ia sebagai pemimpin juga sudah mengalami
situasi yang mapan dalam banyak hal sehingga sangat mudah dalam menjalankan roda
pemerintahannya. Namun fakta lain yang banyak diungkap oleh para sejarawan lebih
banyak menulis dan mengidentifikasi sebab-sebab terbunuhnya Utsman r.a. yang meliputi
beberapa hal yaitu; pertama, adanya indikasi menyalahgunakan keuangan negara untuk
kepentingan pribadi dan keluarga, kedua pengangkatan kepala daerah dari pihak keluarga
seperti Muawiyah yang menaklukkan Bizantium dan Marwan sebagai setneg.*®
1) Menajemen Pemerintahan Utsman bin Affan

Dalam perspektif politik, pemerintahan Utsman bin Affan bisa dikatakan tidak
mengalami keberhasilan dalam menata dan memformulakan berbagai unsur yang ada di
dalam pemerintahannya. Hal ini mungkin sedikit terbukti dengan beberapa pendapat
mengenai adanya indikasi terjadinya Kolusi, Korupsi dan Nepotisme (KKN) di dalam
keluarganya untuk menduduki jabatan-jabatan penting di dalam pemerintahannya. Namun
asumsi lain juga diungkapkan bahwa penunjukan dan pengangkatan keluarga Utsman di
jabatan strategis dikarenakan berdasarkan kompetensi yang dimiliki pribadinya.

2) Manajemen Ekonomi Utsman bin Affan

Utsman bin Affan adalah seorang yang jujur dan saleh, tetapi beliau sudah sangat tua
dan lemah lembut. la adalah salah seorang terkaya dari golongan sahabat Nabi. dalam

1 M. Abdul Karim, “Geger Madinah (Studi Atas Kepemimpinan Khalifah Usman Ibn’affan),” Jurnal
Hermeneia 6, no. 1 (2007): 43-64, https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/8506/1/M. ABDUL KARIM
GEGER MADINAH %28STUDI ATAS KEPEMIMPINAN KHALIFAH USMAN
IBN%27AFFAN%29.pdf.

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif
Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo)



40

kebijakan ekonominya, ia terlalu lugu bisa dibilang seperti itu karena ia seorang yang kaya
raya lalu menyimpan uangnya digabungkan dengan kas negara maka pada akhirnya
menimbulkan kesalahpahaman antara dirinya dan Abdullah bin Arqom (beliau adalah
kepala yang berwenang melaksanakan kegiatan Baitul Mall Pusat), dari kejadian inilah
timbul konflik yang kontroversial antara gaji pribadi dan pengeluaran pribadi.

d. Alibin Abi Tholib melalui Diplomasi, (antar Ali r.a. dan Muawiyah) (656-661)

Setelah Utsman r.a. wafat, masyarakat beramai-ramai membaiat Ali ibn Abi Thalib
ra. sebagai khalifah. Ali r.a. memerintah hanya enam tahun. Selama masa
pemerintahannya, ia menghadapi berbagai pergolakan. Tidak ada masa sedikit pun dalam
pemerintahannya yang dapat dikatakan stabil. Setelah menduduki jabatan khalifah, Ali r.a.
menonaktifkan para gubernur yang diangkat oleh Utsman r.a. Dia yakin bahwa
pemberontakan-pemberontakan terjadi karena keteledoran mereka. Dia juga menarik
kembali tanah yang dihadiahkan Utsman r.a. kepada penduduk dengan menyerahkan hasil
pendapatannya kepada negara, dan memakai kembali sistem distribusi pajak tahunan
diantara orang-orang Islam sebagaimana pernah diterapkan Umar r.a.

Ali bin Abi Tholib menjalankan roda pemerintahannya seperti halnya yang pernah
dilakukan oleh para pendahulunya, ia dalam mengangkat seorang pemimpin, beliau
mendelegasikannya dan memberi hak yang penuh kepada pemimpin dibawahnya atas
wilayah yang dipimpinnya.

Ali pernah menulis surat yang dikirim ke pada Asytar al-Nukhai, Gubernur Mesir,
yang berbunyi;

“Engkau harus senantiasa mengawasi pengelolaan harta kharaj untuk kemaslahatan orang
yang berhak, dengan adanya pengelolaan yang baik, maka akan menimbulkan maslahah
bagi orang lain. Setiap manusia merupakan bagian dari harta kharaj dan mereka berhak
menerimanya. Engkau harus memiliki misi untuk memakmurkan kehidupan di muka bumi
dan jangan hanya terpaku dengan penarikan harta kharaj, karena penarikan itu tidak akan
optimal jika tidak terdapat kemakmuran, dan barang siapa menarik harta kharaj tanpa
diikuti oleh proses pembangunan (kemakmuran), maka negara dan rakyat itu akan
mengalami kehancuran, dan persoalan tidak akan selesai kecuali sedikit”.18

1) Menajemen Pemerintahan Ali bin Abi Tholib

Dalam memanajemen pemerintahan Ali r.a. sangat konsekuen serta mengajarkan
kejujuran kepada siapapun, seperti yang ia lakukan: Pertama, Dalam seleksi Gubernur dan
pegawainya maka harus selektif; Kedua, Sistem renumerasi (penyempurnaan gaji pada
pegawainya); Ketiga, Menjunjung tinggi kepentingan Rakyat; dan keempat, Beliau juga
konsen pada penegakan keadilan “Berlakulah adil kepada Allah, adil kepada manusia,
kepada dirimu, keluargamu dan rakyatmu”.

2) Manajemen Ekonomi Ali bin Abi Tholib

Pada masa pemirantanah Ali r.a. dalam mendayagunakan Baitul Mall sangat berbeda
sekali dengan kebijakan yang pernah dilakukan Umar pendahulunya. Khalifah Ali r.a.
dalam membagi harta Baitul Mall menggunakan asas sama rata bagi semua kalangan kaum
muslimin tanpa ada perbedaan yang cukup signifikan, baik itu orang yang baru masuk
Islam, bala tentara, dan lain-lain. Sedangkan Khalifah Umar r.a. menggunakan pola
proporsional mengenai pembagian hak yang dikeluarkan oleh Baitul Mall, Umar r.a. akan
memberikan porsi yang lebih besar kepada para pemuka Islam atau pioner dari pada kaum
muslimin lainnya.

Asumsi yang digunakan Ali r.a. pada kenyataannya lebih dekat pada pendapat atau
tindakan yang pernah dilakukan oleh Abu Bakar r.a., yaitu orang mendapatkan hak dari

16 Sinn, Manajemen syariah : Sebuah kajian historis dan kontemporer, 48.

At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024 Hal. 32-42



41

Baitul Mall lebih banyak atau lebih sedikit bukan karena keilmuan dan keimanan yang
dimiliki seseorang melainkan lebih pada dari banyak dan sedikitnya kebutuhan yang
diperlukan oleh setiap orang.

Asumsi lain dari perbedaan antara kebijakan Ali r.a. dan Umar r.a. penyusun melihat
bahwa pada masa Umar r.a. merupakan masa dimana penyebaran Islam sangat gencar
sekali sehingga pemberian hadiah sesuai dengan kerjanya, merupakan sebuah stimulant
atas hasil kerjanya, sedangkan di masa Ali r.a., penyebaran Islam tidak segencar seperti
masa Umar r.a. dan malah ada kecenderungan pergolakan politik kekuasaan timbul dari
dalam diri Islam sendiri.

Tidak lama setelah itu, Ali ibn Abi Thalib r.a. menghadapi pemberontakan Thalhah,
Zubair dan Aisyah. Alasan mereka, Ali r.a. tidak mau menghukum para pembunuh Utsman
r.a., dan mereka menuntut bela terhadap darah Utsman r.a. yang telah ditumpahkan secara
zhalim. Ali r.a. sebenarnya ingin sekali menghindari perang. Dia mengirim surat kepada
Thalhah dan Zubair Radhiallahu ‘anhu ajma’in agar keduanya mau berunding untuk
menyelesaikan perkara itu secara damai. Namun ajakan tersebut ditolak. Akhirnya,
pertempuran yang dahsyat pun berkobar. Perang ini dikenal dengan nama Perang Jamal
(Unta), karena Aisyah r.a. dalam pertempuran itu menunggang unta, dan berhasil
mengalahkan lawannya. Zubair dan Thalhah terbunuh, sedangkan Aisyah r.a. ditawan dan
dikirim kembali ke Madinah.

Bersamaan dengan itu, kebijaksanaan-kebijaksanaan Ali r.a. juga mengakibatkan
timbulnya perlawanan dari para gubernur di Damaskus, Mu’awiyah r.a., yang didukung
oleh sejumlah bekas pejabat tinggi yang merasa kehilangan kedudukan dan kejayaan.
Setelah berhasil memadamkan pemberontakan Zubair, Thalhah dan Aisyah, Ali r.a.
bergerak dari Kufah menuju Damaskus dengan sejumlah besar tentara. Pasukannya
bertemu dengan pasukan Mu’awiyah r.a. di Shiffin. Pertempuran terjadi di sini yang
dikenal dengan nama perang shiffin. Perang ini diakhiri dengan tahkim (arbitrase), tapi
tahkim ternyata tidak menyelesaikan masalah, bahkan menyebabkan timbulnya golongan
ketiga, al-Khawarij, orang-orang yang keluar dari barisan Ali r.a. Akibatnya, di ujung
masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib r.a. umat Islam terpecah menjadi tiga kekuatan
politik, yaitu Mu’awiyah, Syi’ah (pengikut Abdullah bin Saba’ al-yahudi) yang menyusup
pada barisan tentara Ali r.a, dan al-Khawarij (orang-orang yang keluar dari barisan Ali).
Keadaan ini tidak menguntungkan Ali r.a. Munculnya kelompok al-khawarij menyebabkan
tentaranya semakin lemah, sementara posisi Mu’awiyah r.a. semakin kuat. Pada tanggal 20
ramadhan 40 H (660 M), Ali r.a. terbunuh oleh salah seorang anggota Khawarij yaitu
Abdullah bin Muljam.

Kedudukan sebagai khalifah kemudian dijabat oleh anaknya al-Hasan bin Ali r.a.
selama beberapa bulan. Namun, karena al-Hasan r.a. menginginkan perdamaian dan
menghindari pertumpahan darah, maka al-Hasan r.a. menyerahkan jabatan kekhalifahan
kepada Mu’awiyah r.a. Dan akhirnya penyerahan kekuasaan ini dapat mempersatukan
umat Islam kembali dalam satu kepemimpinan politik, di bawah Mu’awiyah ibn Abi
Sufyan r.a. Di sisi lain, penyerahan itu juga menyebabkan Mu’awiyah r.a. menjadi
penguasa absolut dalam Islam. Tahun 41 H (661 M), tahun persatuan itu, dikenal dalam
sejarah sebagai tahun jama’ah (‘am jama’ah). Dengan demikian berakhirlah masa yang
disebut dengan masa Khulafa'ur Rasyidin, dan dimulailah kekuasaan Bani Umayyah
dalam sejarah politik Islam.

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif
Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo)



42

4. KESIMPULAN

Setelah dengan seksama membaca dan menelaah buah pemikiran Al-Khulafa Al-
Rasyidin, dari ke empat tokoh yang ada ini memiliki keistimewaan masing-masing dan
sekaligus memiliki sumbangsih yang cukup besar terhadap kajian sejarah Islam modern,
seperti sosok Umar Ibn Khattab yang mencoba memaknai kepemimpinannya bukan
sebagai khalifah semata namun sebagai pemikir, yang mencurahkan pemikirannya dalam
banyak hal, mulai dari pengelolaan Baitul Mall, Zakat, Tentara, dan penegakan hukum.
Dari keempat Khulafaur Rasyidin, pertama, Abu Bakar yang memerintah hanya sekitar 27
bulan di masa kepemimpinannya ia banyak pula mengurusi masalah murtad, dan orang-
orang yang menolak membayar zakat. Kedua, pada masa Umar Ibn Khatab telah di bentuk
Baitul Mall, pembayaran zakat, usrh (pembayaran pajak) dan shodagoh untuk non-muslim
Kristen Banu Taghlib. Ketiga, Utsman Bin Affan, dalam kebijakan ekonominya ia terlalu
lugu bisa dibilang seperti itu karena ia seorang yang kaya raya lalu menyimpan uangnya
digabungkan dengan kas negara maka pada akhirnya menimbulkan kesalahpahaman antara
dirinya dan Abdullah bin Argom (beliau adalah kepala yang berwenang melaksanakan
kegiatan Baitul Mall Pusat), dari kejadian inilah timbul konflik yang kontroversial antara
gaji pribadi dan pengeluaran pribadi. Keempat, pada masa Ali Bin Abi Tholib Baitul Mall
dikuatkan dengan pendekatan sama rata atas semua kaum muslimin.

REFERENCES

Ahmad, Zainal Abidin. Membangun negara Islam. Yogyakarta: Pustaka Igra, 2001.
https://books.google.co.id/books?id=4P3XAAAAMAAJ.

Departemen Agama RI. Al-qur’an dan Terjemah. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2020.

Fachruddin, Fuad Mohd. Pemikiran politik Islam. 1 ed. Jakarta: CV. Pedoman IImu Jaya,
1988.

Hart, Michael H. Seratus Tokoh yang Paling Berpengaruh dalam Sejarah. Diterjemahkan
oleh Mahbub Djunaidi. Jakarta: PT. Dunia Pustaka Jaya, 1982.

Karim, Adiwarman Azwar. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. 2 ed. Jakarta: The
International Institute of Islamic Thought Indonesia (I11T), 2002.

Karim, M. Abdul. “Geger Madinah (Studi Atas Kepemimpinan Khalifah Usman
Ibn’affan).” Jurnal Hermeneia 6, no. 1 (2007): 43-64. https://digilib.uin-
suka.ac.id/id/eprint/8506/1/M. ABDUL KARIM GEGER MADINAH %28STUDI
ATAS KEPEMIMPINAN KHALIFAH USMAN IBN%27AFFAN%?29.pdf.

Lapidus, Ira M. Sejarah Sosial Ummat Islam Bagian kesatu dan kedua. 2 ed. Jakarta: PT
Raja Grafindo Persada, 2000.

Nawawi, Hadari, dan Mimi Martini Hadar. Kepemimpinan yang efektif. 4 ed. Yogyakarta:
Gadjah Mada University Press, 2004.

Sinn, Ahmad Ibrahim Abu. Manajemen syariah : Sebuah kajian historis dan kontemporer.
2 ed. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008.

Sodiqin, Ali. “Al-Quran dan Reproduksi Kebudayaan (Analisis terhadap Dialektika Wahyu
dan Tradisi Arab).” Diskusi llmiah Dosen Tetap UIN Sunan Kalijaga Tahun ke-29, 21
November 2008.

Tylor, Edward Burnett. Primitive Culture: Researches Into the Development of Mythology,
Philosophy, Religion, Art, and Custom. 1 ed. Primitive Culture: Researches Into the
Development of Mythology, Philosophy, Religion, Art, and Custom. London: John
Murray, 1871. https://books.google.co.id/books?id=AucLAAAAIAAJ.

Zed, Mestika. Metode penelitian kepustakaan. 3 ed. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia, 2014.

At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024 Hal. 32-42



