
At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12 No. 01, Juni 2024                                            ISSN : 2354-8436   E-ISSN : 3025-8421 

  

Journal homepage: https://jurnal.staiskutim.ac.id/index.php/at-tawazun 

PEMIKIRAN POLITIK-EKONOMI PRIODE AL-KHULAFA 
AL-RASYIDIN (TELAAH KAJIAN POLITIK DAN 

EKONOMI DALAM PERSPEKTIF SEJARAH) 

 

Hartono1, Totok Adhi Prasetyo2 
1,2Sekolah Tinggi Agama Islam Sangatta, Indonesia 

Email : masdoktor19@gmail.com, totokajib86@gmail.com  

 

Article Info 

Received Accepted Published 
29 Juni 2024 30 Juni 2024 30 Juni 2024 

 

Keywords: 

Khulafaur Rashidin 

Political Economy 

Political Economic Thought 

  

 ABSTRACT  

 Al-Khulafa Al-Rasyidin, or what is known as the four caliphs who 

succeeded the Prophet Muhammad, namely Abu Bakr, Umar bin 

Khatab, Uthman bin Affan, and Ali bin Abi Talib, in the history of 

Islamic development and thought had a quite significant role in the 

development of Islam, so that many experts Historians, economists, 

and political thinkers quote several concepts that were carried out by 

one of the existing caliphs. This research uses a library study method, 

where researchers collect data from various sources, including books, 

journals, and articles. Then, it is analyzed to obtain comprehensive 

conclusions. The research results found that of the four Rasyidin 

Khulafaur, the first, Abu Bakr, who ruled for only about 27 months 

during his leadership, dealt with a lot of problems with apostasy and 

people who refused to pay zakat. Second, during the time of Umar 

Ibn Khatab, Baitul Mall was established, paying zakat, usrh (tax 

payment), and sadaqah for non-Muslim Banu Taghlib Christians. 

Third, Uthman Bin Affan, in his economic policies was too naive to 

be called that because he was a very rich man and then saved his 

money combined with the state treasury in the end. It gave rise to 

misunderstandings between him and the head of the Central Baitul 

Mall, from this incident, a controversial conflict arose between 

personal salary and personal expenses. Fourth, during the time of Ali 

Bin Abi Tholib, the strengthening of Baitul Mall was strengthened 

with an equal approach to all Muslims. 
 

ABSTRAK  

Kata Kunci: 

Khulafaur Rasyidin 

Politik Ekonomi 

Pemikiran Ekonomi Politik 

 

Al-Khulafa Al-Rasyidin atau yang dikenal empat khalifah penerus 

Nabi Muhammad yaitu Abu Bakar, Umar bin Khatab, Utsman bin 

Affan dan Ali bin Abi Thalib, di dalam sejarah perkembangan dan 

pemikiran Islam memiliki peran yang cukup signifikan dalam 

perkembangan Islam, sehingga banyak para ahli sejarawan, ekonom 

dan pemikiran politik menukil beberapa konsep yang pernah 

dilakukan oleh salah satu khalifah yang ada itu. Penelitian ini 

menggunakan metode studi pustaka, dimana peneliti mengumpulkan 

data dari berbagai sumber baik dari buku, jurnal, dan artikel. 

Kemudian, dianalisis untuk mendapatkan kesimpulan yang 

komprehensif. Hasil Penelitian ditemukan bahwa dari keempat 

khulafaur rasyidin, pertama, Abu Bakar yang memerintah hanya 

sekitar 27 bulan di masa kepemimpinannya ia banyak mengurusi 

masalah murtad, dan orang-orang yang menolak membayar zakat. 

Kedua, pada masa Umar Ibn Khatab telah dibentuk Baitul Mall, 

mailto:masdoktor19@gmail.com
mailto:totokajib86@gmail.com


33 

 

 

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif 

Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo) 

pembayaran zakat, usrh (pembayaran pajak) dan shodaqoh untuk 

non-muslim Kristen Banu Taghlib. Ketiga, Utsman Bin Affan, dalam 

kebijakan ekonominya ia terlalu lugu bisa dibilang seperti itu karena 

karena ia seorang yang kaya raya lalu menyimpan uangnya 

digabungkan dengan kas negara maka pada akhirnya menimbulkan 

kesalahpahaman antara dirinya dengan kepala Baitul Mall Pusat, dari 

kejadian inilah timbul konflik yang kontroversial antara gaji pribadi 

dan pengeluaran pribadi. Keempat, pada masa Ali Bin Abi Tholib 

penguatan Baitul Mall dikuatkan dengan pendekatan sama rata atas 

semua kaum muslimin. 

. 

Copyright and License: 

Authors retain copyright and grant the journal right of first publication with the work simultaneously 

licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License that allows others to share the 

work with an acknowledgment of the work's authorship and initial publication in this journal. 

 

 

1. PENDAHULUAN 

Khilafah Rasyidah merupakan para pemimpin umat Islam setelah Nabi Muhammad 

Shallallahu ‘Alaihi Wasallam (saw) wafat, yaitu pada masa pemerintahan Abu Bakar, 

Umar bin Khattab, Utsman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib, Radhiallahu Ta’ala anhu 

ajma’in dimana sistem pemerintahan yang diterapkan adalah pemerintahan yang Islami 

karena berundang-undangkan dengan Al-Qur’an dan As-Sunnah 

Al-Khulafa Al-Rasyidin atau yang dikenal empat khalifah penerus Nabi Muhammad 

saw. yaitu Abu Bakar, Umar bin Khatab, Utsman bin Affan dan Ali bin Abi Thalib, di 

dalam sejarah perkembangan dan pemikiran Islam memiliki peran yang cukup signifikan 

dalam perkembangan Islam, sehingga banyak para ahli sejarawan, ekonom dan pemikiran 

politik menukil beberapa konsep yang pernah dilakukan oleh salah satu khalifah yang ada 

itu. 

Secara garis besar sebelum penyusun menjelaskan lebih mendalam, dalam perspektif 

politik dan ekonomi pada masa Al-Khulafa Al-Rasyidin, di masa itu senyatanya pergolakan 

politiklah yang menjadi sebuah keniscayaan dalam suksesi pemilihan khalifah, karena 

kalau dicermati secara mendalam masalah-masalah tentang keimanan, Islam, zakat, 

sedekah, ziarah dan lain-lain sudah pernah dilakukan dan dicontohkan oleh Nabi 

Muhammad saw. tapi masalah kepemimpinan atau suksesi dalam pemilihan pemimpin 

belum dicontohkan secara konkrit, sehingga jamak sekali diketemukan perubahan 

transformasi pada abad pertama Hijriah menimbulkan berbagai konflik yang disebabkan 

oleh perubahan kedudukan kalangan elite Arab.1 

Dalam politik modern saat ini ada sebuah andigum politik adalah jenderal dari semua 

tata kehidupan, asumsi seperti ini sebenarnya tidak sepenuhnya benar karena pada 

kenyataannya politik bisa berdiri tegakpun harus memiliki atau didukung oleh berbagai 

variabel yang mendukungnya seperti hukum, ekonomi, pendidikan dan lain sebagainya. 

akan tetapi kebijakan politik atau pergerakan dalam ranah politik yang tujuannya adalah 

kekuasaan senyatanya akan berimplikasi pada berbagai bidang yang ada nantinya, seperti 

 
1 Ira M. Lapidus, Sejarah Sosial Ummat Islam Bagian kesatu dan kedua, 2 ed. (Jakarta: PT Raja Grafindo 

Persada, 2000), 81. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34       
  

  At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024    Hal. 32-42        

halnya pada suksesi pemilihan khalifah di masa Ali bin Abi Thalib, yang akhinya memiliki 

dampak yang luar biasa. 

Rujukan yang cukup popular dalam Islam mengenai khalifah ini terdapat dalam surah 

al-Baqarah ayat 30; 

   ٗۖ رۡضِ خَليِفَة 
َ  إنِِِّ جَاعِلٞ فِِ ٱلۡأ

 

artinya “sesungguhnya saya (Allah) menciptakan (mahluk) dimuka bumi untuk menjadi 

pemimpin”.2 dalam kajian tafsir saat ini ada sebuah pemahaman bahwa ada pemaknaan 

tentang khalifah meliputi ulu al-amr, imam dan malik.3 

Umar bin Khathab pernah bertanya pada suatu saat kepada Salman, “apakah aku ini 

seorang raja atau khalifaf” Salman menjawab; jikalau tuanku memungut pajak dari tanah 

kaum Muslimin satu dirham, kemudian tuanku menggunakannya tidak sesuai haknya maka 

tuanku adalah seorang raja bukan seorang khalifah umat Muslimin.4 Dari pertanyaan 

Salman inilah tentunya harus pula dipahami perbedaan antara seorang raja dan khalifah 

karena didalamnya melekat sebuah atribut yang sulit sekali dipisahkan. 

Dari beberapa term pengertian di atas ada kecenderungan penyusun untuk membahas 

kata khalifah sebagai padanan kata pemimpin, namun sebelum menyebutkan kategori 

tersebut pada hakekatnya setiap manusia memiliki hak asasi dalam kepemimpinan yaitu; 

pertama, sebagai mahluk pribadi; kedua, sebagai mahluk sosial, dan ketiga, sebagai 

mahluk Tuhan.5 

Tiga pemahaman di atas sebenarnya juga memiliki sebuah kesamaan dengan ketiga 

penafsiran tentang makna khalifah, yaitu; Pertama, Khalifah sebagai kekuasaan politik atau 

lembaga politik; kedua, Khalifah dalam tataran Nilai, dan ketiga Khalifah dalam arti 

pemimpin untuk diri sendiri 

Setiap manusia yang hidup di dunia ini pada hakekatnya adalah pemimpin untuk 

dirinya sendiri, jika manusia itu belum mampu memimpin dirinya sendiri (baik dalam 

mengelola pikirannya, tindakannya, emosionalnya) tentu akan ada kecenderungan bahwa 

jika orang seperti ini menjadi seorang pemimpin akan cenderung berbuat lalim atau tidak 

layak untuk menjadi pemimpin. Dari hal ini tentu dapat dilihat bahwa kesempurnaan 

manusia insan kamil tentunya sebisa mungkin antara tindakan, ucapan dan spiritual yang 

menjadi ruh bisa berjalan bersamaan.6 

 
 

 
2 Departemen Agama RI, Al-qur’an dan Terjemah (Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2020). 
3 Fuad Mohd. Fachruddin, Pemikiran politik Islam, 1 ed. (Jakarta: CV. Pedoman Ilmu Jaya, 1988), 248. 

(Dalam al-Quran kata-kata kholifah terdaqpat 3 kata yaitu dalam surah al-Baqoroh ayat 30 yang di tujukan 

kepada nabi Adam AS dan dalam surah Shot pada ayat ke 26 yang ditujukan pada Nabi Daud AS sebagai 

pemimpin kaumnya). 
4 Zainal Abidin Ahmad, Membangun negara Islam (Yogyakarta: Pustaka Iqra, 2001), 192, 

https://books.google.co.id/books?id=4P3XAAAAMAAJ. 
5 Hadari Nawawi dan Mimi Martini Hadar, Kepemimpinan yang efektif, 4 ed. (Yogyakarta: Gadjah Mada 

University Press, 2004), 79. 
6 Edward Burnett Tylor, Primitive Culture: Researches Into the Development of Mythology, Philosophy, 

Religion, Art, and Custom, 1 ed., Primitive Culture: Researches Into the Development of Mythology, 

Philosophy, Religion, Art, and Custom (London: John Murray, 1871), 

https://books.google.co.id/books?id=AucLAAAAIAAJ. Dalam bukunya Tailor berpendapat bahwa hakekat 

manusia adalah mahluk spiritual/beragama hal ini dapat di buktikan yaitu sejak zaman primitif masyarakat 

ketika itu sudah menyembah wujud spiritual yang dilambangkan oleh pohon besar, petir, matahari dll, dan 

menurut Yonger saat ini manusia pun cendrung untuk mendekat keranah spiritual karena ranah ini diangap 

bisa mengatasi berbagai persoalan tertingi dalam kehidupan manusia 



35 

 

 

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif 

Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo) 

2. METODE 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan studi 

pustaka. Metode studi pustaka adalah serangkaian kegiatan yang berkenaan dengan metode 

pengumpulan data pustaka, membaca dan mencatat, serta mengelola bahan penelitian. Ciri 

utama dari studi pustaka adalah Peneliti Berhadapan Langsung dengan Teks atau Data 

Angka, Data Pustaka Bersifat “Siap Pakai”, Data Pustaka Umumnya Merupakan Sumber 

Sekunder, Kondisi Data Pustaka Tidak Dibatasi oleh Ruang dan Waktu.7 Dalam hal ini, 

peneliti mengumpulkan data dari berbagai sumber baik dari buku, jurnal, dan artikel yang 

terkait dengan sejarah khulafaur rasyidin dan pemikiran ekonomi politik untuk 

memperoleh data. Kemudian, data yang terkumpul dianalisis untuk merumuskan peta 

pemikiran politik-ekonomi priode al-khulafa al-rasyidin yang ditinjau dari perspektif 

sejarah 

 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN  

Dalam sejarah Islam ada beberapa pemilihan yang cukup menjadi sebuah rujukan, 

yaitu ketika pergantian kekhalifahan pasca kepemimpinan Nabi terhadap empat sahabat 

Nabi yang ada ketika itu, namun ada beberapa pendapat apakah khalifah itu harus 

keturunan Quraisy atau tidak.8 

Selain pemahaman seperti di atas, pasca wafatnya Nabi Muhammad saw. ketika itu 

terjadi ketegangan (atau yang dikenal dengan saqifah) yang cukup sengit mengenai 

bagaimana suksesi atau cara pemilihan kepemimpinan/khalifah. Dalam sejarah itupun 

tercatat ketika wafatnya Nabi, jasadnya sampai belum dikebumikan selama tiga hari demi 

untuk mencari format yang baik mengenai kekhalifahan, pada dasarnya Islam berbicara 

mengenai khalifah/pemimpin dapat dikategorikan menjadi dua fase, yaitu fase masa 

Rasulullah saw. dan fase masa Al-Khulafa Al-Rasyidin 

 

3.1 Kepemimpinan Fase Masa Rasulullah 

Nabi Muhammad saw. tidak meninggalkan wasiat tentang siapa yang akan 

menggantikan beliau sebagai pemimpin politik umat Islam setelah beliau wafat. Beliau 

nampaknya menyerahkan persoalan tersebut kepada kaum muslimin sendiri untuk 

menentukannya. Karena itulah, tidak lama setelah beliau wafat, belum lagi jenazahnya 

dimakamkan, sejumlah tokoh Muhajirin dan Anshar berkumpul di balai kota Bani Sa’idah, 

Madinah. Mereka memusyawarahkan siapa yang akan dipilih menjadi pemimpin. 

Musyawarah itu berjalan cukup alot karena masing-masing pihak, baik Muhajirin maupun 

Anshar, sama-sama merasa berhak menjadi pemimpin umat Islam. Namun, dengan 

semangat ukhuwah Islamiyah yang tinggi, akhirnya, Abu Bakar Radhiallahu ‘anhu (r.a.) 

terpilih. Rupanya, semangat keagamaan Abu Bakar r.a. mendapat penghargaan yang tinggi 

dari umat Islam, sehingga masing-masing pihak menerima dan membaiatnya. 

 

3.2 Pemikiran Politik-Ekonomi Fase masa Khalifah Al-Khulafa Al-Rasyidin  

Mawardi memetakan tentang masalah pemilihan khalifah, sebelum kekhalifahan 

berdiri seluruh rakyat merupakan dua golongan terpenting, yaitu; Ahli ikhtiar (kaum 

 
7 Mestika Zed, Metode penelitian kepustakaan, 3 ed. (Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014). 
8 Ali Sodiqin, “Al-Quran dan Reproduksi Kebudayaan (Analisis terhadap Dialektika Wahyu dan Tradisi 

Arab),” Diskusi Ilmiah Dosen Tetap UIN Sunan Kalijaga Tahun ke-29, 21 November 2008. Dalam hal 

kahalifah harus keturunan Qurasy beliau menjawab bahwa ada 2 sebab mengenai hal itu pertama, suku 

qurasy memiliki struktur kesukuan yang kuat, kedua suku Qurasy memiliki struktur keyakinan yang sudah 

turun temurun sejak lama sehingga bisa di jadikan sebuah pegangan 



36       
  

  At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024    Hal. 32-42        

pemilih) yaitu rakyat yang memberikan suaranya, Ahli Imamah (orang-orang yang dipilih) 

yaitu calon-calon yang di ajukan.9 Mekanisme pemilihan atau cara yang baku seperti ini 

belum diungkapkan secara pasti ketika itu secara independent, yang nantinya dapat 

dijadikan sebuah topi kajian, dengan tujuan pemilihan seorang pemimpin itu dapat 

dipahami secara komprehensif.  

a. Abu Bakar Melalui Pemilihan Bai’at (632-634) 

Sebagai pemimpin umat Islam setelah Rasul, Abu Bakar r.a. disebut Khalifah 

Rasulullah (Pengganti Rasul Allah) yang dalam perkembangan selanjutnya disebut 

khalifah saja. Khalifah adalah pemimpin yang diangkat sesudah Nabi saw. wafat untuk 

menggantikan beliau melanjutkan tugas-tugas sebagai pemimpin agama dan kepala 

pemerintahan. 

Abu Bakar r.a. menjadi khalifah hanya dua tahun. Pada tahun 634 M ia meninggal 

dunia. Masa sesingkat itu habis untuk menyelesaikan persoalan dalam negeri terutama 

tantangan yang disebabkan oleh suku-suku Bangsa Arab yang tidak mau tunduk lagi 

kepada pemerintah Madinah sepeninggal Rasulullah saw. Mereka menganggap bahwa 

perjanjian yang dibuat dengan Nabi Muhammad saw. dengan sendirinya batal setelah Nabi 

wafat. Karena itu mereka menentang Abu Bakar r.a. Karena sikap keras kepala dan 

penentangan mereka yang dapat membahayakan agama dan pemerintahan, Abu Bakar r.a. 

menyelesaikan persoalan ini dengan apa yang disebut Perang Riddah (perang melawan 

kemurtadan). Khalid ibn Al-Walid r.a. adalah panglima yang banyak berjasa dalam Perang 

Riddah ini. 

Nampaknya, kekuasaan yang dijalankan pada masa Khalifah Abu Bakar r.a. 

sebagaimana pada masa Rasulullah saw. bersifat sentral, kekuasaan legislatif, eksekutif 

dan yudikatif terpusat di tangan khalifah. Selain menjalankan roda pemerintahan, khalifah 

juga melaksanakan hukum yang telah ditetapkan dalam Al-Qur’an dan As-Sunnah. 

Meskipun demikian, seperti juga Nabi Muhammad saw. Abu Bakar r.a. selalu mengajak 

sahabat-sahabat besarnya bermusyawarah. 

Setelah menyelesaikan urusan perang dalam negeri, barulah Abu Bakar r.a. mengirim 

kekuatan ke luar Arabia. Khalid ibn Walid r.a. dikirim ke Iraq dan dapat menguasai 

wilayah al-Hirah di tahun 634 M. Ke Syria dikirim ekspedisi di bawah pimpinan empat 

panglima yaitu Abu Ubaidah ibnul Jarrah, Amr ibnul ‘Ash, Yazid ibn Abi Sufyan dan 

Syurahbil Radhiallahu Ta’ala anhu ajma’in. Sebelumnya pasukan dipimpin oleh Usamah 

ibn Zaid r.a. yang masih berusia 18 tahun. Untuk memperkuat tentara ini, Khalid ibn Walid 

r.a. diperintahkan meninggalkan Irak, dan melalui gurun pasir yang jarang dijalani, ia 

sampai ke Syria. 

Pada saat Abu Bakar r.a. meninggal dunia, sementara barisan depan pasukan Islam 

sedang mengancam Palestina, Irak, dan kerajaan Hirah. Ia diganti oleh “tangan kanan” nya, 

Umar ibn Khatthab al-Faruq r.a. Ketika Abu Bakar r.a. sakit dan merasa ajalnya sudah 

dekat, ia bermusyawarah dengan para pemuka sahabat, kemudian mengangkat Umar ibn 

Khatthab r.a. sebagai penggantinya dengan maksud untuk mencegah kemungkinan 

terjadinya perselisihan dan perpecahan di kalangan umat Islam. Kebijaksanaan Abu Bakar 

r.a. tersebut ternyata diterima masyarakat yang segera secara beramai-ramai membaiat 

Umar r.a. Umar r.a. menyebut dirinya Khalifah Rasulullah (pengganti dari Rasulullah). Ia 

juga memperkenalkan istilah Amir al-Mu’minin (petinggi orang-orang yang beriman). 

Melalui pemilihan di sini dimaksudkan yaitu, ketika terjadinya pemilihan dan 

sekaligus pergantian kekhalifahan pasca nabi wafat maka dilakukanlah pemilihan dengan 

beberapa kriteria seperti, calon dari kaum muhajirin (Abu Bakar Sidik) dan ansor (Sa’d bin 

 
9 Sodiqin. 



37 

 

 

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif 

Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo) 

‘Ubadah), dari dua kubu yang saling bersitegang untuk meraih kekuasaan maka ketika itu 

diadakan pertemuan/konferensi dan seketika itupun dicetuskan istilah khalifah yang terus 

berlanjut hingga hari ini dan semua itu merupakan hal yang sangat berarti dalam sejarah 

dunia Islam.10 Di lain hal banyak referensi yang menyebutkan bahwa penunjukan Abu 

Bakar r.a. sebenarnya sudah dilakukan nabi yaitu ketika beliau sakit lalu menunjuknya 

untuk menggantikan Imam sholat, ini ditafsiri oleh banyak kalangan sebagai tongkat 

estafet kepemimpinan dalam Islam. 

1) Menajemen Pemerintahan Abu bakar r.a. 

Pada masa Abu bakar r.a. saat itu, masih banyak sekali pertentangan antara pemeluk 

Islam dengan sisa-sisa kabilah Arab yang masih berpegang teguh pada warisan jahiliyah. 

pemerintahan Abu Bakar r.a. pada hakekatnya bersifat sentralistik dengan beberapa 

tujuannya seperti menciptakan stabilitas keamanan, pemilihan pegawai dan pendelegasian, 

di lain hal di masa Abu Bakar Jazirah Arab saat itu telah dibentuk beberapa provinsi, 

diantaranya wilayah Hijaz meliputi 3 provinsi yakni Makkah, Madinah dan Thaif, wilayah 

Yaman terbagi 8 provinsi yakni Shan’a, Hadramaut, Haulan, Zabid, Rama’, al-Jund, 

Najran, Jarsy dan Bahrain.11 dari sekian pembagian provinsi ini Abu Bakar r.a. juga 

menempatkan para Gubernur dengan tujuan untuk bisa mengontrol serta mengawasi dan 

menegakkan ajaran Islam. 

2) Manajemen Ekonomi Abu Bakar r.a. 

Abu Bakar r.a. yang memerintah hanya sekitar 27 bulan di masa kepemimpinannya ia 

banyak pula mengurusi masalah murtad, dan orang-orang yang menolak membayar 

zakat.12 kedua poin ini disikapi dengan tegas oleh Abu Bakar r.a. karena pasca wafatnya 

Nabi Muhammad saw. banyak umat muslim yang murtad kembali dan menolak membayar 

zakat dengan berbagai alasan yang ada. Abu Bakar r.a. memiliki komitmen yang cukup 

kuat dalam masalah zakat ini sehingga ia sampai-sampai menunjuk Anas (seorang ahli 

amil) untuk mengurusi masalah perzakatan dengan memperhatikan keakuratan 

penghitungan zakat. 

b. Umar bin Khattab r.a. melalui penunjukan (634-644) 

Di zaman Umar r.a. gelombang ekspansi (perluasan daerah kekuasaan) pertama 

terjadi, Ibu Kota Syria, Damaskus, jatuh tahun 635 M. dan setahun kemudian, setelah 

tentara Bizantium kalah di pertempuran Yarmuk, seluruh daerah Syria jatuh ke bawah 

kekuasaan Islam. Dengan memakai Syria sebagai basis, ekspansi diteruskan ke Mesir di 

bawah pimpinan ‘Amr ibn ‘Ash r.a. dan ke Irak di bawah pimpinan Sa’ad ibn Abi 

Waqqash r.a. Iskandariah/Alexandria, ibu kota Mesir, ditaklukkan tahun 641 M. Dengan 

demikian, Mesir jatuh ke bawah kekuasaan Islam. Al-Qadisiyah, sebuah kota dekat Hirah 

di Iraq, jatuh pada tahun 637 M. Dari sana serangan dilanjutkan ke ibu kota Persia, al-

Madain yang jatuh pada tahun itu juga. Pada tahun 641 M, Moshul dapat dikuasai. Dengan 

demikian, pada masa kepemimpinan Umar r.a., wilayah kekuasaan Islam sudah meliputi 

Jazirah Arabia, Palestina, Syria, sebagian besar wilayah Persia, dan Mesir. 

Karena perluasan daerah terjadi dengan cepat, Umar r.a. segera mengatur administrasi 

negara dengan mencontoh administrasi yang sudah berkembang terutama di Persia. 

Administrasi pemerintahan diatur menjadi delapan wilayah propinsi: Makkah, Madinah, 

Syria, Jazirah Basrah, Kufah, Palestina, dan Mesir. Beberapa departemen yang dipandang 

 
10 Sodiqin, “Al-Quran dan Reproduksi Kebudayaan (Analisis terhadap Dialektika Wahyu dan Tradisi Arab).” 
11 Ahmad Ibrahim Abu Sinn, Manajemen syariah : Sebuah kajian historis dan kontemporer, 2 ed. (Jakarta: 

Raja Grafindo Persada, 2008), 37. 
12 Adiwarman Azwar Karim, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam, 2 ed. (Jakarta: The International Institute of 

Islamic Thought Indonesia (IIIT), 2002), 44. 



38       
  

  At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024    Hal. 32-42        

perlu didirikan. Pada masanya mulai diatur dan ditertibkan sistem pembayaran gaji dan 

pajak tanah. Pengadilan didirikan dalam rangka memisahkan lembaga yudikatif dengan 

lembaga eksekutif. Untuk menjaga keamanan dan ketertiban, jawatan kepolisian dibentuk. 

Demikian pula jawatan pekerjaan umum. Umar juga mendirikan Bait al-Mal, menempa 

mata uang, dan membuat tahun Hijriah. 

Umar r.a. memerintah selama sepuluh tahun (13-23 H/634-644 M). Masa jabatannya 

berakhir dengan kematian. Dia dibunuh oleh seorang majusi, budak dari Persia bernama 

Abu Lu’lu’ah. Untuk menentukan penggantinya, Umar r.a. tidak menempuh jalan yang 

dilakukan Abu Bakar r.a. Dia menunjuk enam orang sahabat dan meminta kepada mereka 

untuk memilih salah seorang diantaranya menjadi khalifah. Enam orang tersebut adalah 

Usman, Ali, Thalhah, Zubair, Sa’ad ibn Abi Waqqash, Abdurrahman ibn ‘Auf Radhiallahu 

Ta’ala anhu ajma’in. Setelah Umar r.a. wafat, tim ini bermusyawarah dan berhasil 

menunjuk Utsman r.a. sebagai khalifah, melalui proses yang agak ketat dengan Ali ibn Abi 

Thalib r.a. 

Masa kekhalifahan Umar bin Khathab inilah yang menunjukan kehadiran 

pemerintahan dalam Islam yang sesungguhnya karena di bawah kekuasaannya berbagai 

kebijakan strategis dibangunnya seperti masalah ekonomi, politik dan yang sangat terkenal 

yaitu mengenai Baitul Mall, dimana dalam hal ini Baitul Mall sangat difungsikan sekali 

kegunaannya untuk kepentingan pemerintahan dan juga rakyatnya. 

Tak berlebihan jika seorang peneliti pemikiran seperti Michael H. Hart dalam bukunya 

yang merangking orang-orang paling berpengaruh sepanjang sejarah dunia di posisi ke-51, 

ia mengatakan “keberhasilan Umar r.a. sangat mengagumkan, ia adalah figur utama setelah 

wafatnya Nabi Muhammad saw. dalam penyebaran Islam, tanpa jasanya dalam penaklukan 

daerah-daerah kekuasaan, Islam diragukan dapat tersebar luas seperti sekarang ini”13 dan 

Umar Ibn al-Khattab adalah khalifah kedua, dan mungkin terbesar dari semua khalifah 

Islam. 

1) Menajemen Pemerintahan Umar bin Khattab 

Pada masa Umar r.a. konsep mengenai hubungan khalifah dengan rakyatnya sudah 

mulai dibangun dengan mekanisme pentingnya tugas pegawai pelayanan publik dan 

menjaga kepentingan rakyat dari otoritas pemimpin yang berlebihan. Beliau melakukan 

pemisahan antara kekuasaan peradilan dan kekuasaan eksekutif, sistem peradilan ini 

terpisah secara hirarki dengan kekuasaan eksekutif namun pertanggungjawabannya 

langsung pada khalifah (eksekutif-yudikatif). 

2) Pemerintahan Daerah 

Pemerintahan daerah atau provinsi di masa Umar bin Khattab mengalami perluasan 

daerah yang cukup luas, pembagian ini sebenarnya bertujuan untuk mempermudah 

pengaturannya dan memaksimalkan pemberdayaan sumber daya yang ada. Wilayah Islam 

ketika itu terbagi menjadi provinsi; Al-Ahwaz, Bahrain, Sajistan, Makran, Karman, 

Thabaristan, Khurasan, Negara Paris menjadi 3 provinsi, Negara Irak menjadi 2 provinsi 

(Kufah dan Bahrah) Negara Syam menjadi Himsha dan Damaskus, provinsi Palestina, 

Negara Afrika menjadi Mesir al-Ulya dan Mesir al-Sufla, Mesir Gharb dan Shara’ Libya.14 

Pada masa Umar r.a. masih terus gencar melakukan ekspansi keluar tanah Arab, akan 

tetapi ada kesulitan bagaimana nantinya masalah tanah yang pernah ditaklukkan mengenai 

jual belinya/Sertifikasi. 

 

 
 

13 Michael H. Hart, Seratus Tokoh yang Paling Berpengaruh dalam Sejarah, trans. oleh Mahbub Djunaidi 

(Jakarta: PT. Dunia Pustaka Jaya, 1982). 
14 Sinn, Manajemen syariah : Sebuah kajian historis dan kontemporer, 43. 



39 

 

 

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif 

Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo) 

3) Manajemen Ekonomi Umar bin Khattab 

Terdapat beberapa kebijakan ekonomi yang dikeluarkan oleh Umar r.a., diantaranya 

adalah pembentukan Baitul Mall, Zakat kekayaan, Usrh (Pembayaran Pajak) Sodaqoh 

untuk non-muslim (Kristen Banu Taghlib) 

Terkait dengan Baitul Mall, Pada tahun 16 H, Abu Huraira (amil Bahrain) 

mengunjungi Madinah dan membawa 500.000 dirham kharaj, dengan jumlah yang begitu 

besar maka Khalifah mengadakan pertemuan dengan majelis syura dan terjadilah 

kesepakatan untuk tidak mungkin mendistribusikan uang yang begitu besar melainkan 

disimpan di Baitul Mall, dalam perkembangannya Baitul Mall secara tidak langsung 

bertugas sebagai pelaksana kebijakan fiskal Negara Islam dan Khalifah adalah yang 

berkuasa penuh atas dana tersebut untuk kepentingan militer, rakyat dan lain sebagainya. 

Sedangkan terkait dengan zakat kekayaan, dalam hal ini kuda sebagai tunggangan 

perang, pada awalnya kuda di tanah Arab sangat sedikit sekali karena berkaitan dengan 

zakat, namun dalam perkembangannya zakat kuda dihapuskan dengan tujuannya untuk 

bisa memperbanyak sehingga para bala tentara perang semuanya dapat memilikinya. akan 

tetapi kebijakan ini membuat gusar Abu Ubayda Gubernur Syiria dengan semakin 

banyaknya kuda yang digunakan tanpa mengeluarkan zakat dari padanya, ia pun 

mengirimkan surat pada Umar r.a. (dengan data yang detail), maka akhirnya Umar r.a. 

menginstruksikan bahwa untuk kuda harus dizakati dan mendistribusikannya kepada fakir 

miskin serta budak-budak. 

c. Utsman bin Affan melalui Musyawarah (644-656) 

Dalam masa kepemimpinan khalifah Utsman bin Affan yang pemilihannya melalui 

cara musyawarah ada kecenderungan bahwa sistem yang dipakai memiliki kemiripan 

dengan demokrasi yang ada saat ini namun tentunya tidak sama persis, masa kekhalifahan 

Utsman r.a. pada hakekatnya ia ingin terus menjalankan semua kebijakan yang pernah 

dilakukan oleh pendahulunya yaitu Umar r.a., ia sebagai pemimpin juga sudah mengalami 

situasi yang mapan dalam banyak hal sehingga sangat mudah dalam menjalankan roda 

pemerintahannya. Namun fakta lain yang banyak diungkap oleh para sejarawan lebih 

banyak menulis dan mengidentifikasi sebab-sebab terbunuhnya Utsman r.a. yang meliputi 

beberapa hal yaitu; pertama, adanya indikasi menyalahgunakan keuangan negara untuk 

kepentingan pribadi dan keluarga, kedua pengangkatan kepala daerah dari pihak keluarga 

seperti Muawiyah yang menaklukkan Bizantium dan Marwan sebagai setneg.15 

1) Menajemen Pemerintahan Utsman bin Affan 

Dalam perspektif politik, pemerintahan Utsman bin Affan bisa dikatakan tidak 

mengalami keberhasilan dalam menata dan memformulakan berbagai unsur yang ada di 

dalam pemerintahannya. Hal ini mungkin sedikit terbukti dengan beberapa pendapat 

mengenai adanya indikasi terjadinya Kolusi, Korupsi dan Nepotisme (KKN) di dalam 

keluarganya untuk menduduki jabatan-jabatan penting di dalam pemerintahannya. Namun 

asumsi lain juga diungkapkan bahwa penunjukan dan pengangkatan keluarga Utsman di 

jabatan strategis dikarenakan berdasarkan kompetensi yang dimiliki pribadinya. 

2) Manajemen Ekonomi Utsman bin Affan 

Utsman bin Affan adalah seorang yang jujur dan saleh, tetapi beliau sudah sangat tua 

dan lemah lembut. Ia adalah salah seorang terkaya dari golongan sahabat Nabi. dalam 

 
15 M. Abdul Karim, “Geger Madinah (Studi Atas Kepemimpinan Khalifah Usman Ibn’affan),” Jurnal 

Hermeneia 6, no. 1 (2007): 43–64, https://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/8506/1/M. ABDUL KARIM 

GEGER MADINAH  %28STUDI ATAS KEPEMIMPINAN KHALIFAH USMAN 

IBN%27AFFAN%29.pdf. 



40       
  

  At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024    Hal. 32-42        

kebijakan ekonominya, ia terlalu lugu bisa dibilang seperti itu karena ia seorang yang kaya 

raya lalu menyimpan uangnya digabungkan dengan kas negara maka pada akhirnya 

menimbulkan kesalahpahaman antara dirinya dan Abdullah bin Arqom (beliau adalah 

kepala yang berwenang melaksanakan kegiatan Baitul Mall Pusat), dari kejadian inilah 

timbul konflik yang kontroversial antara gaji pribadi dan pengeluaran pribadi. 

d. Ali bin Abi Tholib melalui Diplomasi, (antar Ali r.a. dan Muawiyah) (656-661) 

 Setelah Utsman r.a. wafat, masyarakat beramai-ramai membaiat Ali ibn Abi Thalib 

r.a. sebagai khalifah. Ali r.a. memerintah hanya enam tahun. Selama masa 

pemerintahannya, ia menghadapi berbagai pergolakan. Tidak ada masa sedikit pun dalam 

pemerintahannya yang dapat dikatakan stabil. Setelah menduduki jabatan khalifah, Ali r.a. 

menonaktifkan para gubernur yang diangkat oleh Utsman r.a. Dia yakin bahwa 

pemberontakan-pemberontakan terjadi karena keteledoran mereka. Dia juga menarik 

kembali tanah yang dihadiahkan Utsman r.a. kepada penduduk dengan menyerahkan hasil 

pendapatannya kepada negara, dan memakai kembali sistem distribusi pajak tahunan 

diantara orang-orang Islam sebagaimana pernah diterapkan Umar r.a. 

Ali bin Abi Tholib menjalankan roda pemerintahannya seperti halnya yang pernah 

dilakukan oleh para pendahulunya, ia dalam mengangkat seorang pemimpin, beliau 

mendelegasikannya dan memberi hak yang penuh kepada pemimpin dibawahnya atas 

wilayah yang dipimpinnya. 

Ali pernah menulis surat yang dikirim ke pada Asytar al-Nukhai, Gubernur Mesir, 

yang berbunyi; 

“Engkau harus senantiasa mengawasi pengelolaan harta kharaj untuk kemaslahatan orang 

yang berhak, dengan adanya pengelolaan yang baik, maka akan menimbulkan maslahah 

bagi orang lain. Setiap manusia merupakan bagian dari harta kharaj dan mereka berhak 

menerimanya. Engkau harus memiliki misi untuk memakmurkan kehidupan di muka bumi 

dan jangan hanya terpaku dengan penarikan harta kharaj, karena penarikan itu tidak akan 

optimal jika tidak terdapat kemakmuran, dan barang siapa menarik harta kharaj tanpa 

diikuti oleh proses pembangunan (kemakmuran), maka negara dan rakyat itu akan 

mengalami kehancuran, dan persoalan tidak akan selesai kecuali sedikit”.16 

1) Menajemen Pemerintahan Ali bin Abi Tholib 

Dalam memanajemen pemerintahan Ali r.a. sangat konsekuen serta mengajarkan 

kejujuran kepada siapapun, seperti yang ia lakukan: Pertama, Dalam seleksi Gubernur dan 

pegawainya maka harus selektif; Kedua, Sistem renumerasi (penyempurnaan gaji pada 

pegawainya); Ketiga, Menjunjung tinggi kepentingan Rakyat; dan keempat, Beliau juga 

konsen pada penegakan keadilan “Berlakulah adil kepada Allah, adil kepada manusia, 

kepada dirimu, keluargamu dan rakyatmu”. 

2) Manajemen Ekonomi Ali bin Abi Tholib 

Pada masa pemirantanah Ali r.a. dalam mendayagunakan Baitul Mall sangat berbeda 

sekali dengan kebijakan yang pernah dilakukan Umar pendahulunya. Khalifah Ali r.a. 

dalam membagi harta Baitul Mall menggunakan asas sama rata bagi semua kalangan kaum 

muslimin tanpa ada perbedaan yang cukup signifikan, baik itu orang yang baru masuk 

Islam, bala tentara, dan lain-lain. Sedangkan Khalifah Umar r.a. menggunakan pola 

proporsional mengenai pembagian hak yang dikeluarkan oleh Baitul Mall, Umar r.a. akan 

memberikan porsi yang lebih besar kepada para pemuka Islam atau pioner dari pada kaum 

muslimin lainnya. 

Asumsi yang digunakan Ali r.a. pada kenyataannya lebih dekat pada pendapat atau 

tindakan yang pernah dilakukan oleh Abu Bakar r.a., yaitu orang mendapatkan hak dari 

 
16 Sinn, Manajemen syariah : Sebuah kajian historis dan kontemporer, 48. 



41 

 

 

Pemikiran Politik-Ekonomi Priode Al-Khulafa Al-Rasyidin (Telaah Kajian Politik dan Ekonomi dalam Perspektif 

Sejarah) (Hartono & Totok Adhi Prasetyo) 

Baitul Mall lebih banyak atau lebih sedikit bukan karena keilmuan dan keimanan yang 

dimiliki seseorang melainkan lebih pada dari banyak dan sedikitnya kebutuhan yang 

diperlukan oleh setiap orang. 

Asumsi lain dari perbedaan antara kebijakan Ali r.a. dan Umar r.a. penyusun melihat 

bahwa pada masa Umar r.a. merupakan masa dimana penyebaran Islam sangat gencar 

sekali sehingga pemberian hadiah sesuai dengan kerjanya, merupakan sebuah stimulant 

atas hasil kerjanya, sedangkan di masa Ali r.a., penyebaran Islam tidak segencar seperti 

masa Umar r.a. dan malah ada kecenderungan pergolakan politik kekuasaan timbul dari 

dalam diri Islam sendiri. 

Tidak lama setelah itu, Ali ibn Abi Thalib r.a. menghadapi pemberontakan Thalhah, 

Zubair dan Aisyah. Alasan mereka, Ali r.a. tidak mau menghukum para pembunuh Utsman 

r.a., dan mereka menuntut bela terhadap darah Utsman r.a. yang telah ditumpahkan secara 

zhalim. Ali r.a. sebenarnya ingin sekali menghindari perang. Dia mengirim surat kepada 

Thalhah dan Zubair Radhiallahu ‘anhu ajma’in agar keduanya mau berunding untuk 

menyelesaikan perkara itu secara damai. Namun ajakan tersebut ditolak. Akhirnya, 

pertempuran yang dahsyat pun berkobar. Perang ini dikenal dengan nama Perang Jamal 

(Unta), karena Aisyah r.a. dalam pertempuran itu menunggang unta, dan berhasil 

mengalahkan lawannya. Zubair dan Thalhah terbunuh, sedangkan Aisyah r.a. ditawan dan 

dikirim kembali ke Madinah. 

Bersamaan dengan itu, kebijaksanaan-kebijaksanaan Ali r.a. juga mengakibatkan 

timbulnya perlawanan dari para gubernur di Damaskus, Mu’awiyah r.a., yang didukung 

oleh sejumlah bekas pejabat tinggi yang merasa kehilangan kedudukan dan kejayaan. 

Setelah berhasil memadamkan pemberontakan Zubair, Thalhah dan Aisyah, Ali r.a. 

bergerak dari Kufah menuju Damaskus dengan sejumlah besar tentara. Pasukannya 

bertemu dengan pasukan Mu’awiyah r.a. di Shiffin. Pertempuran terjadi di sini yang 

dikenal dengan nama perang shiffin. Perang ini diakhiri dengan tahkim (arbitrase), tapi 

tahkim ternyata tidak menyelesaikan masalah, bahkan menyebabkan timbulnya golongan 

ketiga, al-Khawarij, orang-orang yang keluar dari barisan Ali r.a. Akibatnya, di ujung 

masa pemerintahan Ali bin Abi Thalib r.a. umat Islam terpecah menjadi tiga kekuatan 

politik, yaitu Mu’awiyah, Syi’ah (pengikut Abdullah bin Saba’ al-yahudi) yang menyusup 

pada barisan tentara Ali r.a, dan al-Khawarij (orang-orang yang keluar dari barisan Ali). 

Keadaan ini tidak menguntungkan Ali r.a. Munculnya kelompok al-khawarij menyebabkan 

tentaranya semakin lemah, sementara posisi Mu’awiyah r.a. semakin kuat. Pada tanggal 20 

ramadhan 40 H (660 M), Ali r.a. terbunuh oleh salah seorang anggota Khawarij yaitu 

Abdullah bin Muljam. 

Kedudukan sebagai khalifah kemudian dijabat oleh anaknya al-Hasan bin Ali r.a. 

selama beberapa bulan. Namun, karena al-Hasan r.a. menginginkan perdamaian dan 

menghindari pertumpahan darah, maka al-Hasan r.a. menyerahkan jabatan kekhalifahan 

kepada Mu’awiyah r.a. Dan akhirnya penyerahan kekuasaan ini dapat mempersatukan 

umat Islam kembali dalam satu kepemimpinan politik, di bawah Mu’awiyah ibn Abi 

Sufyan r.a. Di sisi lain, penyerahan itu juga menyebabkan Mu’awiyah r.a. menjadi 

penguasa absolut dalam Islam. Tahun 41 H (661 M), tahun persatuan itu, dikenal dalam 

sejarah sebagai tahun jama’ah (’am jama’ah). Dengan demikian berakhirlah masa yang 

disebut dengan masa Khulafa’ur Rasyidin, dan dimulailah kekuasaan Bani Umayyah 

dalam sejarah politik Islam. 

 

 

 



42       
  

  At-Tawazun : Jurnal Ekonomi Syariah Vol. 12, No. 01, Juni 2024    Hal. 32-42        

4. KESIMPULAN  

Setelah dengan seksama membaca dan menelaah buah pemikiran Al-Khulafa Al-

Rasyidin, dari ke empat tokoh yang ada ini memiliki keistimewaan masing-masing dan 

sekaligus memiliki sumbangsih yang cukup besar terhadap kajian sejarah Islam modern, 

seperti sosok Umar Ibn Khattab yang mencoba memaknai kepemimpinannya bukan 

sebagai khalifah semata namun sebagai pemikir, yang mencurahkan pemikirannya dalam 

banyak hal, mulai dari pengelolaan Baitul Mall, Zakat, Tentara, dan penegakan hukum. 

Dari keempat Khulafaur Rasyidin, pertama, Abu Bakar yang memerintah hanya sekitar 27 

bulan di masa kepemimpinannya ia banyak pula mengurusi masalah murtad, dan orang-

orang yang menolak membayar zakat. Kedua, pada masa Umar Ibn Khatab telah di bentuk 

Baitul Mall, pembayaran zakat, usrh (pembayaran pajak) dan shodaqoh untuk non-muslim 

Kristen Banu Taghlib. Ketiga, Utsman Bin Affan, dalam kebijakan ekonominya ia terlalu 

lugu bisa dibilang seperti itu karena ia seorang yang kaya raya lalu menyimpan uangnya 

digabungkan dengan kas negara maka pada akhirnya menimbulkan kesalahpahaman antara 

dirinya dan Abdullah bin Arqom (beliau adalah kepala yang berwenang melaksanakan 

kegiatan Baitul Mall Pusat), dari kejadian inilah timbul konflik yang kontroversial antara 

gaji pribadi dan pengeluaran pribadi. Keempat, pada masa Ali Bin Abi Tholib Baitul Mall 

dikuatkan dengan pendekatan sama rata atas semua kaum muslimin. 

 

REFERENCES  

Ahmad, Zainal Abidin. Membangun negara Islam. Yogyakarta: Pustaka Iqra, 2001. 

https://books.google.co.id/books?id=4P3XAAAAMAAJ. 

Departemen Agama RI. Al-qur’an dan Terjemah. Jakarta: Pustaka Al-Kautsar, 2020. 

Fachruddin, Fuad Mohd. Pemikiran politik Islam. 1 ed. Jakarta: CV. Pedoman Ilmu Jaya, 

1988. 

Hart, Michael H. Seratus Tokoh yang Paling Berpengaruh dalam Sejarah. Diterjemahkan 

oleh Mahbub Djunaidi. Jakarta: PT. Dunia Pustaka Jaya, 1982. 

Karim, Adiwarman Azwar. Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. 2 ed. Jakarta: The 

International Institute of Islamic Thought Indonesia (IIIT), 2002. 

Karim, M. Abdul. “Geger Madinah (Studi Atas Kepemimpinan Khalifah Usman 

Ibn’affan).” Jurnal Hermeneia 6, no. 1 (2007): 43–64. https://digilib.uin-

suka.ac.id/id/eprint/8506/1/M. ABDUL KARIM GEGER MADINAH  %28STUDI 

ATAS KEPEMIMPINAN KHALIFAH USMAN IBN%27AFFAN%29.pdf. 

Lapidus, Ira M. Sejarah Sosial Ummat Islam Bagian kesatu dan kedua. 2 ed. Jakarta: PT 

Raja Grafindo Persada, 2000. 

Nawawi, Hadari, dan Mimi Martini Hadar. Kepemimpinan yang efektif. 4 ed. Yogyakarta: 

Gadjah Mada University Press, 2004. 

Sinn, Ahmad Ibrahim Abu. Manajemen syariah : Sebuah kajian historis dan kontemporer. 

2 ed. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2008. 

Sodiqin, Ali. “Al-Quran dan Reproduksi Kebudayaan (Analisis terhadap Dialektika Wahyu 

dan Tradisi Arab).” Diskusi Ilmiah Dosen Tetap UIN Sunan Kalijaga Tahun ke-29, 21 

November 2008. 

Tylor, Edward Burnett. Primitive Culture: Researches Into the Development of Mythology, 

Philosophy, Religion, Art, and Custom. 1 ed. Primitive Culture: Researches Into the 

Development of Mythology, Philosophy, Religion, Art, and Custom. London: John 

Murray, 1871. https://books.google.co.id/books?id=AucLAAAAIAAJ. 

Zed, Mestika. Metode penelitian kepustakaan. 3 ed. Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2014. 


